
 DOMENICA 15 FEBBRAIO 2026  VI T.O. 

 Mt 5,17-37 
 

Dopo aver affermato che il discepolo è sale per la terra e luce del mondo, Gesù continua il 
discorso della montagna dichiarando che egli è venuto a “compiere” la Legge di Mosè, 

fondamento della religione ebraica. Evidentemente la sua predicazione e i suoi 
comportamenti, più attenti alla volontà di bene di Dio e alle necessità della persona 
piuttosto che al rispetto formale della Legge, avevano suscitato intorno alla sua figura 

molte perplessità e critiche. Egli ora afferma che con la sua predicazione la Legge non 
viene abolita, ma portata a compimento cioè viene riportata al suo vero spirito, alla piena 

comprensione di quanto il Dio di Israele aveva rivelato al suo popolo per indicargli la via 
della felicità, ma che non era stata compresa e vissuta fino in fondo. I comandamenti non 
sono cambiati, ed egli è venuto a mostrare come vanno vissuti; andando al cuore vero 

della legge, cioè l’amore per il bene dell’uomo, egli chiede di superare il formalismo che si 
preoccupa di rispettare i particolarismi di cui essa era stata appesantita dimenticandone lo 

spirito. Ciò richiede la conversione del cuore, di lasciare cioè le sicurezze che il nostro 
“fare” ci offre, per accogliere ciò che Dio fa per noi ed imitarlo.  
  

 
 

 
 In quel tempo Gesù disse ai suoi discepoli: Non crediate che io sia venuto ad 
abolire la Legge o i Profeti; non sono venuto ad abolire, ma a dare pieno 

compimento. 
Gesù vuol portare a compimento la “Legge e i Profeti”, le prime due parti della Bibbia 

ebraica: si tratta dei precetti del Signore  e degli scritti dei profeti, che ricordavano tali 
precetti al popolo soprattutto nei momenti di gravi infedeltà di Israele. Il termine Torah, 
che noi traduciamo  con “legge”, in ebraico richiama l’atto di scagliare una freccia; essa 

aveva  perciò il significato e la funzione di indicare una direzione, un cammino, una meta, 
ed era prima di tutto un dono fatto da Dio al suo popolo, per far conoscere la sua volontà 

di bene e di salvezza. Essa era stata data per la vita, una traccia nel cammino che 
conduce alla gioia e alla realizzazione dell’umanità.  Gesù continuerà ad insegnare, e non 
solo con parole, che essa trova pieno compimento nel comandamento dell'amore, che 

sintetizza tutti gli altri e che orienta il discepolo verso un orizzonte molto più grande: 
essere perfetti come il Padre, amare come lui ama noi. 

 
In verità io vi dico: finché non siano passati il cielo e la terra, non passerà un 

solo iota o un solo trattino della Legge, senza che tutto sia avvenuto. 
Chi dunque trasgredirà uno solo di questi minimi precetti e insegnerà agli altri a 
fare altrettanto, sarà considerato minimo nel regno dei cieli. Chi invece li 

osserverà e li insegnerà, sarà considerato grande nel regno dei cieli. 
Gesù insiste: fino alla fine del mondo, quindi in modo assoluto, la Legge manterrà la sua 

validità. Questa affermazione aiuta e sostiene la comunità di Matteo formata da persone  
che, pur accogliendo il messaggio di Gesù, erano rimaste fedeli alla Legge e che con il 
cristianesimo si sentivano defraudate di un valore importante. L’affermazione è però 

molto forte: Gesù vuole mantenere non solo parte della Legge, ma anche i segni più 
piccoli; lo iota.  La Torah, la parola di Dio non può essere smentita, nè mutilata (Gv 

10,35); egli non la ritratterà mai e le promesse in essa contenute si realizzeranno perché 
è un Dio giusto e fedele. Sarà l’osservanza della Legge (in questo consiste la giustizia 
dell’israelita) che fa essere grandi o piccoli i discepoli nel regno dei cieli. 
 

          Io vi dico infatti: se la vostra giustizia non supererà quella degli scribi e 

dei farisei, non entrerete nel regno dei cieli. 
 La giustizia di scribi e farisei, fatta spesso solo di adempimenti formali e  non consente di 



“entrare nel regno dei cieli”, cioè in una vera relazione di amicizia con Dio. Essere giusto 

davanti a Dio, significa agire secondo la sua volontà, è necessario superare il formalismo, 
il “dire ma non fare”, passare ad una legge accolta nel cuore e vissuta. Gesù però non si 

sta rivolgendo a scribi e farisei ma ai discepoli; li invita ad accogliere una proposta 
“nuova”, un’alleanza nuova  con Dio che in lui realizza le promesse fatte da Dio: “Questa 

sarà l'alleanza che concluderò con la casa d'Israele dopo quei giorni  : porrò la mia legge 
dentro di loro, la scriverò sul loro cuore ((Ger 31,33). Il grande invito di Gesù è il ritorno 
al cuore, il luogo dove nasce ciò che poi uscirà e diventerà parola, gesto, atto. Questa è la 

giustizia che Gesù chiede, una conversione difficile, faticosa e che continua ad incontrare 
le resistenze dei credenti di ieri e di oggi.   

  
Avete inteso che fu detto agli antichi: Non ucciderai; chi avrà ucciso dovrà essere 
sottoposto al giudizio. Ma (ora) io vi dico: chiunque si adira con il proprio fratello 

dovrà essere sottoposto al giudizio. Chi poi dice al fratello: "Stupido", dovrà 
essere sottoposto al sinedrio; e chi gli dice: "Pazzo", sarà destinato al fuoco 

della Geènna. 
Gesù entra nel vivo del discorso chiarendo in cosa consista il compimento della Legge, e 
usa sei antitesi (quattro le leggiamo nel brano di oggi e due le leggeremo domenica 

prossima). La prima riguarda l'omicidio. Il termine ma con cui Gesù prosegue, non è un 
avversativo, come se quanto egli afferma sia in contrasto con il decalogo; sarebbe più 

corretto tradurre io allora vi dico . Gesù  infatti “compie”, chiarisce, porta a perfezione il 
comandamento: per lui non basta non uccidere fisicamente; ci sono gesti, parole, pensieri 
che tolgono vita all’altro, che tolgono la gioia di vivere, il rispetto e la dignità della 

persone:   maldicenze, calunnie, falsità, insinuazioni, oggi è l’uso scorretto dei network, il 
bullismo,.....; ne abbiamo esempi ogni giorno e  possiamo constatare a che cosa possono 

portare, per i più deboli  anche alla morte fisica. Egli chiede ai suoi discepoli di coltivare in 
se stessi atteggiamenti di benevolenza e di accoglienza nei confronti degli altri, non solo 
nel rispetto della loro vita, della loro dignità ma anche nel renderla più umana.  

 
Se dunque tu presenti la tua offerta all'altare e lì ti ricordi che tuo fratello ha 

qualche cosa contro di te, lascia lì il tuo dono davanti all'altare, va' prima a 
riconciliarti con il tuo fratello e poi torna a offrire il tuo dono. 
Gesù va oltre nel  portare a “compimento” il comando di  non uccidere: ora dichiara che 

anche il rifiuto del perdono è un modo per togliere vita. Non è possibile per un discepolo, 
accostarsi all’altare o pregare il Padre se non accoglie l’altro come un fratello anche 

quando questi in qualche modo ha mancato\. Per Gesù l'offerta a Dio deve essere 
compiuta da un animo pienamente rappacificato: è necessaria  una comunione  con i 

fratelli, per  poi poterla vivere con Dio e  non si può essere in pace con Dio se non si è 
prima in pace con i fratelli che ne sono l’immagine .   
 

Mettiti presto d'accordo con il tuo avversario mentre sei in cammino con lui, 
perché l'avversario non ti consegni al giudice e il giudice alla guardia, e tu venga 

gettato in prigione. In verità io ti dico: non uscirai di là finché non avrai pagato 
fino all'ultimo spicciolo 
 Gesù suggerisce di utilizzare la prudenza per risolvere problemi e contese a tu per tu con 

il proprio avversario, cercando nel dialogo fraterno mediazione ed accordo, senza 
rivolgersi ad un’autorità esterna. Forse vi erano nella comunità di Matteo delle vertenze 

giudiziarie tra i cristiani e queste davano motivo di scandalo. Il suggerimento è quello di 
trovare vie di pace e di accordo evitando il più possibile il ricorso ai tribunali e ai giudici 
che rischiano talora di realizzare una giustizia spesso disumana e poco “giusta”. 

 
Avete inteso che fu detto: Non commetterai adulterio. Ma io vi dico: chiunque 

guarda una donna per desiderarla, ha già commesso adulterio con lei nel proprio 
cuore. Se il tuo occhio destro ti è motivo di scandalo, cavalo e gettalo via da te: ti 



conviene infatti perdere una delle tue membra, piuttosto che tutto il tuo corpo 

venga gettato nella Geènna.  E se la tua mano destra ti è motivo di scandalo, 
tagliala e gettala via da te: ti conviene infatti perdere una delle tue membra, 

piuttosto che tutto il tuo corpo vada a finire nella Geènna. 
 Anche l'adulterio era previsto dal Decalogo (Es 20,14; Dt 5,18); per adulterio si 

considerava il rapporto sessuale tra una donna sposata o promessa sposa e un uomo che 
non fosse suo marito. L'offesa era fatta al marito legittimo e doveva essere punita con la 
morte di entrambi i colpevoli. Anche qui Gesù va alla radice del peccato in questione: il 

desiderio di possedere una donna è già adulterio, considera la donna un oggetto da usare, 
rompe una relazione di armonia tra persona e persona, tra la persona e il proprio Dio. Ed 

il luogo da salvaguardare e da coltivare è proprio l’intimo del cuore dove nascono desideri, 
pulsioni, ma che è anche la sede della volontà per dominarli. L'invito a tagliare le membra 
che possono portare a scelte di morte, forse può essere “tradotto” con quello ad evitare le 

occasioni  che spingono al male: meglio rinunciare a qualcosa di apparentemente e 
immediatamente gratificante piuttosto che perdere la pace e la gioia interiore che il 

Signore dona a chi cerca di seguirlo. La Geenna era il l’immondezzaio di Gerusalemme, 
dove si bruciava la spazzatura con un fuoco continuo: l’adulterio rischia di rendere la 
persona simile a spazzatura da bruciare! 

 
Fu pure detto: "Chi ripudia la propria moglie, le dia l'atto del ripudio". Ma io vi 

dico: chiunque ripudia la propria moglie, eccetto il caso di unione illegittima, la 
espone all'adulterio, e chiunque sposa una ripudiata, commette adulterio. 
  La legge ebraica permetteva il ripudio, cioè rimandare “libera” apertamente la propria 

moglie (fu il primo pensiero di Giuseppe appena seppe che Maria era incinta), ma solo il 
marito poteva farlo  qualora avesse trovato in lei qualcosa di vergognoso (Dt 24,1). La 

legge non specificava meglio, per cui le scuole rabbiniche si schieravano in giudizi più 
rigorosi o più permissivi  riguardo a tali atti vergognosi: dall’adulterio per alcuni, alla 
preparazione di una minestra insipida per altri. Il ripudio tuttavia poneva la donna in una 

situazione di necessità e di debolezza non avendo più sostegno e protezione, quindi era  
esposta ad un possibile ulteriore adulterio per potere sopravvivere economicamente.  

Anche riguardo a  questa norma Gesù risale al significato più profondo del matrimonio, 
simbolo del legame di amore indissolubile che c'è tra Dio e le sue creature e della fedeltà 
sempre rinnovata in questo rapporto. Gesù ammette il ripudio solo in caso di unione 

illegittima. Il termine greco originale (porneia) viene riportato solo da Matteo e la sua 
interpretazione è ancora controversa. Si tratta forse di un'unione illecita (come nel caso di 

consanguinei), che altre culture invece ammettevano. L’ammonimento di Gesù è  difficile 
da accettare oggi in cui separazioni e divorzi sono all’ordine del giorno e considerati del 

tutto legittimi anche dai cristiani. Gesù non attenua o addolcisce il comando ma nello 
stesso tempo non conferisce a nessuno il permesso di condannare, umiliare, emarginare 
coloro che hanno fallito nella vita familiare. Sono persone a cui a volte è impossibile 

realizzare il progetto cristiano del matrimonio; egli chiede ai suoi discepoli di rimanere 
fedeli al disegno di Dio e assicura loro aiuto, sostegno e forza anche attraverso una 

comunità cristiana accogliente  e non giudicante 
 
Avete anche inteso che fu detto agli antichi: "Non giurerai il falso, ma adempirai 

verso il Signore i tuoi giuramenti". Ma io vi dico: non giurate affatto, né per il 
cielo, perché è il trono di Dio, né per la terra, perché è lo sgabello dei suoi piedi, 

né per Gerusalemme, perché è la città del grande Re .Non giurare neppure per la 
tua testa, perché non hai il potere di rendere bianco o nero un solo capello. 
Il testo  del Levitico (Lv 19,12) vietava esplicitamente di giurare il falso utilizzando il 

nome di Dio.  Vi era quindi l'abitudine di giurare , non nominandolo direttamente Dio, 
bensì usando dei termini sostitutivi (il cielo, la terra, Gerusalemme...).Gesù chiede ai suoi 

discepoli di non giurare affatto perché una persona retta e onesta, quale desidera  e cerca 
di essere ogni discepolo, non deve prendere a testimone nessuno per avvalorare le 



proprie affermazioni. E' la sua rettitudine che vale come garanzia di ciò che dice. Anche 

l'uso di giurare per la propria testa viene criticato. Il proprio corpo è dono di Dio e non ne 
possiamo disporre a nostro piacimento! Fa sorridere l'affermazione di Gesù sul colore dei 

capelli. L'uso di tingerli  era diffusissimo sin dall'antichità, ma non poteva mai essere 
definitivo, era una convalida ulteriore dell’inutilità di giurare su qualcosa che non è stabile, 

sicuro. 
 
Sia invece il vostro parlare: "Sì, sì", "No, no"; il di più viene dal Maligno. 

Gesù invita a non sprecare parole inutilmente, ma a parlare e ad agire con rettitudine, 
schiettezza, verità, coerenza. Il maligno di cui si parla può essere riferito sia all'uomo che 

compie il male sia a Satana, che si annida nei falsi giuramenti e nei discorsi troppo lunghi 
e complicati. 
 

 
Spunti per la riflessione e la preghiera 

 
➢ Mi è più facile obbedire a una norma o cerco di comprenderne e viverne il valore? 

➢ La mia vita di fede è fatta di doveri da compiere o da un rapporto con la persona di 

Gesù? 

➢ Penso mai che anch’io tolgo vita all’altro 

      quando decido di non parlare più con “quella” persona  
      quando rifiuto il perdono 

      quando rinfaccio all’altro un errore commesso 

      quando tolgo il buon nome con maldicenze, pettegolezzi, calunnie 

      quando privo l’altro della gioia di vivere? 

➢ Che cosa mi impedisce di vivere secondo le beatitudini e che cosa devo “tagliare” 
nella mia vita ? 

➢ Il mio modo di parlare è sincero, pulito e coerente con il Vangelo? 

  
  

 


