
DOMENICA 8 FEBBRAIO 2026  V TO 

Mt. 5,13-15 

  

Leggiamo oggi la seconda parte del grande discorso della montagna, in cui Gesù 
chiarisce le caratteristiche di coloro che vogliono seguirlo. Se non viviamo le 
beatitudini che introducono al Regno, siamo come del sale senza sapore, come una 

città costruita come quelle di Niscemi in questi giorni, come una lucerna nascosta 
sotto un secchio. Una fede che non dà sapore alla vita, che non indirizza le scelte, 

che si nasconde nel privato, che non illumina la strada per realizzare un mondo 
nuovo, un’umanità diversa, è inutile, morta e sepolta. La fede non ci è stata donata 
per essere vissuta nell’intimismo, nell’individualismo, o per “salvare la nostra 

anima”, come talvolta si diceva in passato, ma per essere vissuta e quindi visibile 
(non imposta o sbandierata ) all’esterno, perchè se alla vita del cristiano dà senso, 

serenità, gioia di vivere, amore per il bello e il buono, tutto ciò si irradia e illumina 
anche la vita di tanti altri uomini. “Guardate come si amano” commentavano i 

pagani osservando le prime comunità cristiane, e questo era motivo di conversione 
e di adesione a Gesù; sarebbe bello che succedesse così anche oggi. 

 

 

 
Voi siete il sale della terra;….  
Gesù, dopo l’annuncio delle beatitudini ci regala tre immagini che illustrano in modo 

molto semplice ma vivo quali siano le caratteristiche del discepolo. La prima è 
quella dell’essere sale, al quale associamo immediatamente la funzione di dare 

sapore ai cibi; infatti e fin dai tempi antichi, esso è diventato simbolo del “sapore” 
della vita, cioè della sapienza. I discepoli pertanto sono coloro  che diffondono nel 
mondo una “saggezza” tale da dar sapore e significato all’esistenza: chi è ricco del 

pensiero di Cristo (1Cor 2,16) introduce nel mondo l’esperienza di una felicità 
nuova, la possibilità di sperimentare la beatitudine anche nelle situazioni difficili 

perché nella sua vita ha incontrato un Dio che ama, si prende cura, è sempre 
accanto all’uomo.  Basta un pizzico di sale per dar sapore alla minestra, perciò è 

sufficiente anche il piccolo contributo dei credenti a dar sapore alla vita di una 
moltitudine di persone che vedono possibile e realizzabile una vita bella e serena  
pur nelle difficoltà. Il sale inoltre è usato per conservare gli alimenti, per impedirne 

la corruzione. Così il cristiano è chiamato con la sua presenza non solo a conservare 
tutto ciò che di bello e di buono ha ricevuto, ma anche ad impedire la corruzione, 

cioè a non permettere che la società si decomponga e vada in disfacimento; ed in 
questo periodo e in questo nostro mondo è davvero una necessità urgente. Alla 
forza dirompente del male, il discepolo deve opporre e contrapporre quella diffusiva 

del bene operando a favore dell’uomo, di ogni uomo che è figlio di Dio e suo 
fratello. Non è chiamato a fare cose “grandi” perché , diceva Madre Teresa, 

l’importante è fare con cuore grande le cose piccole: un sorriso, un saluto, una 
stretta di mano, ma anche il rispetto dell’ambiente, la cura delle cose, l’evitare gli 

sprechi ... 

 

….ma se il sale perde il sapore, con che cosa lo si renderà salato? A 

null'altro serve che ad essere gettato via e calpestato dalla gente. 

La brevissima parabola si conclude con un richiamo ai discepoli a non diventare 
insipidi. L’unico modo per far perdere il sapore al sale è quello di diluirlo, 

annacquarlo, mischiarlo ad altre sostanze. Il cristiano è invitato ad accogliere 
integralmente la proposta di vita di Gesù, a non annacquarla togliendole vigore e 
rigore, a non inquinarla con altre scelte di vita più facili, comode e accomodanti. Il 

vangelo può essere  “addolcito”, addomesticato, diventare più praticabile, ma allora 



perde il suo sapore e diventa davvero sale inutile. Anche il credente perde 

credibilità e significato quando il suo vivere non è quello proposto nel vangelo: il 
discepolo che non ha il “sapore” di Cristo, che vive accettando il compromessi per 

pigrizia o per paura del giudizio altrui non serve a nessuno e a buona ragione può 
essere messo da parte, buttato via e calpestato come cosa inutile. Che 

l’allontanamento dalla fede e dalle chiese di tante persone dipenda anche dal nostro 

“annacquamento”? 

 
Voi siete la luce del mondo; non può restare nascosta una città che sta 
sopra un monte, 

Seguono  la seconda e la terza immagine: la luce, che sarà ripresa ai vv. 15-16, e 
la città costruita sul monte. Matteo forse pensa alla città di Gerusalemme costruita 

sul monte Sion, dove si trova il tempio del Signore, a cui guardano con fede e 
desiderio, a cui tendono tutti gli israeliti. Gesù usa questa immagine per indicare 
che i discepoli potranno essere punto di riferimento, richiamare l’attenzione del 

mondo proprio con la loro vita fondata su principi diversi, nuovi, quelli indicati nelle 
beatitudini. Non si tratta di un invito a farsi notare, a mettersi in mostra ma a 

vivere in modo tale da suscitare negli altri il desiderio di vivere nel modo nuovo, 
diverso, bello, quello che nasce dall’incontro con Cristo. Gesù probabilmente fa 
anche riferimento ad un testo di Isaia: Verranno molti popoli e diranno:«Venite, 

saliamo sul monte del Signore,…..perché ci insegni le sue vie e possiamo 
camminare per i suoi sentieri (Is2,3). D’ora in avanti tutti i popoli non guarderanno 

più a Gerusalemme come al luogo della salvezza, ma alla comunità dei credenti se 
questi avranno il coraggio e la forza di impostare la loro vita sulle beatitudini. 
Chiamando i discepoli luce del mondo Gesù dichiara che la missione affidata ad 

Israele  è destinata a continuare attraverso di loro; essa apparirà a tutto il mondo  
attraverso le loro opere di amore concrete e verificabili: sono queste che egli 

raccomanda di far vedere; non basta annunciare la parola senza poi impegnarsi, 
senza lasciarsi compromettere, senza investire la propria vita su di essa o 

“sporcarsi” le mani per costruire un’umanità più umana, un’umanità nuova. S. 

Francesco diceva ai suoi: “annunciate il Vangelo e, se occorre, anche con le parole.” 

 
...né si accende una lampada per metterla sotto il moggio, ma sul 
candelabro, e così fa luce a tutti quelli che sono nella casa. Così risplenda 

la vostra luce davanti agli uomini, perché vedano le vostre opere buone e 
rendano gloria al Padre vostro che è nei cieli. 

L'immagine della luce viene qui ripresa in una prospettiva un po' diversa: il 
credente non è più detto luce, ma lampada poiché riceve da Cristo la sua luce. Il 
moggio era l’unità di misura per il grano a forma di un mastello  la cui funzione  

non era certo quella di diffondere la luce, anzi. Nelle stanze buie della Palestina di 
allora  la lampada  era messa in alto, ben visibile perché potesse illuminare la casa, 

per impedire di inciampare e cadere. Questa è la funzione del discepolo: permettere 
che la luce di Cristo, sia visibile, non per farsi applaudire, nè per cercare successo,  
ma allo scopo di dare gloria al Padre, cioè di rendere sperimentabile la presenza 

liberante e consolante di Dio in mezzo agli uomini. Nello stesso tempo la luce è 
utile, anzi indispensabile per vedere il bello e il positivo presente nelle persone e 

nella la vita di ogni giorno ed evitare i pericoli che possono farci inciampare. E’ 
infine l’invito  a non nascondere, non velare anche le parti più impegnative del 
vangelo, ma a viverle e annunciarle senza paura, senza timore di essere 

perseguitati; saranno per altri  una lampada che brilla  ed illumina un luogo oscuro 

finché non spunti il giorno e si levi la stella del mattino (2Pt 1,19). 

 

 



 

Spunti per la riflessione e la preghiera 

 

➢ Come vivo l’essere sale nel mio mondo: famiglia, lavoro, amicizie,....? 

➢ Sono fiducioso nel credere al carattere contagioso del bene? Oppure osservo 

e temo di più il potere contagioso del male?  

➢ Cosa posso fare per comunicare un po’ del sapore che il Vangelo di Gesù ha 

comunicato a me? 

➢ Quando mi sento o sono sale insipido? 

➢ Anche a me viene chiesto di essere sale che vince la corruzione. Cosa e come 

posso fare nel mio piccolo?  

➢ Chi o che cosa illumina la mia casa, la mia vita? 

➢ Dove ho messo la luce che mi è stata data dal battesimo, dai sacramenti, 

dalla Parola? 

➢ Per chi e come posso essere luce? 

➢ La lampada va sempre alimentata altrimenti diventa inutile: cerco  di trovare 

più tempo e più spazio per farlo con la preghiera, la Parola, …. 

 

 

 

 

 

 

  


